" “r ‘{." '.‘:

e

,

-25
4

-

- » X
2 AT s,
O R s 2

Vernissage:
October 3i1st, 2019
5:30 - 8:30 pm.

Warren G. Flowers
Art Gallery

Dawson College




Compd ! o
ar \d Bioe o0 MRS e 168 Hcits

A long lost memory
is never silent
it transforms the soul
to the future the way a river
rages through the veins
of what is felt and
what is needed.’

Michelle Sylliboy

Face a I'oubli collectif, le devoir de mémoire est un combat.?
Reni Eddo-Lodge

Dans son livre Le racisme est un probleme de blancs, I'autrice britannique Reni Eddo-Lodge traite du racisme structurel, et de ses
nombreux rouages. Elle s'attarde notamment sur un « symptdme » particulier : I'effacement systématiques de certains pans de
I'histoire, entretenant ainsi une forme d'ignorance collective sur I'histoire esclavagiste et coloniale de son pays et sur ses
conséquences actuelles. Son expérience était — a quelques détails prés — semblable a la mienne de I'autre coté de la Manche. Mon
parcours scolaire en France était également marqué par une amnésie sélective que j'ai di combler par mes propres moyens. C'est
ainsi que j'ai pu me familiariser avec les écrits d’Aimé Césaire, de Frantz Fanon et découvrir I'art contemporain caribéen. Il a fallu
attendre I'université pour enfin entendre parler d’'Edouard Glissant et de la pensée décoloniale. En immigrant au Canada, je pensais
naivement que les choses seraient différentes. J'ai rapidement réalisé que la situation était similaire dans une autre mesure. En fait, j'ai
découvert — en cherchant beaucoup, encore — une histoire du Canada marquée par la colonisation des terres, les traités non-respectés
et le génocide physique et symbolique des peuples autochtones.

C'est a partir de ces expériences que le projet Reclaiming my place a vu le jour. J'ai tenté de comprendre a mon niveau le
fonctionnement de ce systeme et de trouver un moyen symbolique de le perturber. Mes réflexions premiéres m'ont mené a vouloir
occuper un “White Cube” car cet espace symbolisait pour moi un microcosme de ce systeme qui invisibilise ou a contrario exacerbe
une visibilitt—déformée—des personnes racisées. C'était pour moi le symbole du monde de I'art qui ne présente pas encore assez
les travaux des artistes femmes racisées. Pour moi, c'était le mur blanc sur lequel Zora Neale Hurston était projetée et prenait
conscience de sa couleur de peau.’ Mes intuitions et pistes de réflexions ont été éclairées notamment par la théorie de la « colonialité
du pouvoir » du sociologue péruvien Annibal Quijano qui démontre la grande complexité et I'étendue de ce pouvoir colonial jusqu’a
aujourd’hui. L'un de ces effets, « le contréle des subjectivités » a construit au fil des siécles un filtre déformant la maniére de penser et
de voir le monde, tout en s’efforcant d'effacer les autres modes de pensée et imaginaires. Fort heureusement, ces tentatives n'ont
jamais complétement abouti et ce, grace aux subterfuges et autres actes de résistance de celles et ceux qui nous ont précédés.

A l'instar du poeme de l'artiste mi'kmaq Michelle Sylliboy, ces histoires perdues (ré)émergent a travers la création d'artistes qui
décolonisent les connaissances et démantelent les stéréotypes. Dans les ceuvres de Shanna Strauss et de Cedar-Eve, la présence
familiale tient une place essentielle. Leurs ceuvres présentent des narrations alternatives et personnelles qui témoignent a la fois d'une
affirmation de leurs identités et de leurs héritages mais tendent également a une véritable forme d'universalité par I'amour que |'on
porte a sa famille a travers le temps et I'espace.

Par ses transferts photographiques et ses assemblages sur bois, les ceuvres de Shanna Strauss témoignent de l'influence des traditions
tanzaniennes dans sa vie et son identité. Présentant différents membres de sa famille, Iartiste communique la forte relation qui existe
entre les aieux et leurs descendances ainsi qu’une forte continuité des liens familiaux au fil des générations. Dans sa série Honouring
the dead, Cedar-Eve nous présente des photos de membres de sa famille qui « sont passés dans le monde des esprits ». Dans ces
ceuvres qui combinent le dessin, la photo et la pratique ancestrale du perlage, Cedar-Eve montre sa forte connexion avec ses cher.e.s
disparu.e.s par ces hommages qui mélent souvenirs joyeux et nostalgie. L'ceuvre de Sharon Norwood offre une révision subtile du
passé. Avec sa série The Roots of the Matter, |'artiste se réapproprie des illustrations de mode du XIXe siécle et y ajoute des dessins
imitant les caractéristiques des cheveux afros. Par ce procédé, elle questionne a la fois la notion de beauté dite « classique » et marque
I'omniprésence des noirs dans le développement économique et culturel occidental.

Mélant résistance et résilience, les ceuvres de ces trois artistes repoussent les limites des représentations et
décloisonnent les imaginaires. A I'écoute de cet appel intérieur, elles interceptent les messages de leurs ancétres et
les transmettent aux générations futures par leurs pratiques artistiques. Par cet acte de récupération? de leur récits,
libérés du regard écrasant eurocentré, elles réajustent des injustices du passé, engagent un travail de régénération
et assurent la continuité de leurs histoires vers |'avenir, comme une riviére débarrassée de ces barrages qui reprend
progressivement son cours.

Cécilia Bracmort, commissaire

" Poeme disponible sur le site de I'artiste https://msylliboy.wixsite.com

2 Reni Eddo-Lodge, Le racisme est un probléme de blancs, éditions Autrement, p 98.

3 Citation de Zora Neale Hurston dans son essai, publié en 1928, “"How It Feels To Be Colored Me " : « | feel most colored
when | am thrown against a sharp white background. »

“Signifiant la réappropriation des connaissances spoliées des peuples opprimés par leurs descendants.




Fighting syStemic QVerSight
by Redlaiming Our NaraliveSs

A long lost memory
is never silent
it transforms the soul
to the future the way a river
rages through the veins
of what is felt and
what is needed.’

Michelle Sylliboy

Faced with a collective forgetting, we must strive to remember.?
Reni Eddo-Lodge

In her book, Why I'm No Longer Talking to White People About Race, the British author Reni Eddo-Lodge addresses the issue of
structural racism and its numerous underpinnings. She specifically focuses on a particular “symptom,” i.e., the systematic erasure of
certain chapters of history by which her country maintains a form of collective ignorance about its history of slavery and colonialism and
its present-day consequences. Her experience reflected to a tee (minus a few details), my own across the Channel in France. My
academic trajectory there had also been marked by selective amnesia, which | had to compensate for through my own research. This led
me to the writings of Aimé Césaire, Frantz Fanon, and the discovery of contemporary Caribbean art. | had to wait until university to finally
hear about Edouard Glissant and decolonialist theory. When | immigrated here, | naively thought that things would be different. | quickly
realized that Canada only offered a different perspective on the same situation. | uncovered—after much digging—a history marked by
the colonization of lands, disregarded treaties, and the actual and symbolic genocide of indigenous peoples.

This experience served as the starting point for the project Reclaiming My Place. | was striving to wrap my mind around the workings of
this system and to find a symbolic means of disrupting it. My initial reflections led me to ponder the “White Cube” as a space
symbolizing a microcosm of this system which invisibilizes or, a contrario, casts racialized people in a skewed light when it does highlight
their presence. For me it also symbolized the world of art, which still doesn‘t present enough works by racialized women artists; not unlike
the white wall upon which Zora Neale Hurston contemplated the blackness of her silhouette.? My intuitions and train of thought were
notably guided by Peruvian sociologist Anibal Quijano’s theories on the “coloniality of power,” which demonstrate the great complexity
and extent of this colonial power up this day. One of its consequences, “the control of subjectivities,” has over the centuries created a
lens that distorts the way we think and see the world while erasing other modes of thought and imagining. Fortunately, such attempts
have never completely succeeded thanks to acts of subterfuge and resistance perpetrated by our predecessors.

As illustrated in Mi'kmagq artist Michelle Sylliboy's poem, these lost stories (re)emerge in artists’ creations, decolonizing knowledge and
dismantling stereotypes. For instance, the family plays a central role in the works of Shanna Strauss and Cedar-Eve. They present
alternative and personal narratives that not only affirm their identities and heritage, but that also tend toward an authentic form of
universality expressed through the love invested in one’s family that transcends time and space.

Shanna Strauss’s works composed of photographic transfers on wood are deeply evocative of her Tanzanian roots and of their influence
on her life and identity. By presenting various members of her family, the artist wishes to express the strong bonds that exist between
elders and their descendants, as well as the continuity of these family ties across generations. In her series Honouring the Dead,
Cedar-Eve presents us with photos of family members that “have passed over on to the spirit world.” Her works, which combine fond
memories and nostalgia through drawing, photography and ancestral beadwork techniques, stand as tributes and express her deep
connection to the dearly departed. Sharon Norwood's works offer a subtle revision of the past. Through her series The Roots of the
Matter, the artist reappropriates 19th-century fashion illustrations, incorporating afro hairstyles into them. In so doing, she questions
“classical” notions of beauty and highlights the omnipresence of black people in Western economic and cultural development.

A blend of resistance and resilience, the works of these artists push back representational boundaries and
decompartmentalize the imaginary landscape. Heeding the call of this inner voice, they intercept the messages of their
ancestors, transmitting them to future generations through their artistic practices. Through this reclaiming? of their
stories outside of a stifling Eurocentric view, they redress past injustices, initiating a regenerative process that ensures
their continuity and future unfolding, as though they were lifting a dam that had been impeding a river's flow and
allowing it to pursue its course.

Cécilia Bracmort, curator
Translated by Nils Lévgren Boulianne

"Poem available on the artist’s site https://msylliboy.wixsite.com

2 Reni Eddo-Lodge, Why I'm no longer talking to white people about race, Bloomsbury Publishing, p. 55.

3 Quote from Zora Neale Hurston's 1928 essay, “How It Feels To Be Colored Me,” “I feel most colored
when | am thrown against a sharp white background.”

... meaning the reclaiming of dispossessed knowledge by the descendants of oppressed peoples.




haron Norwood

Sharon Norwood is a Canadian interdisciplinary
artist whose work spans several media to include
painting and ceramics. Born in Jamaica, she grew
up in Toronto. Her practice often explores issues of
identity, speaking about race, gender and our
perceptions of beauty. In her work the curly line
takes on special importance as a metaphor for the
black body and a decorative, ornate mark that
speaks to drawing. Norwood's exhibition record
includes solo exhibitions, group collaborations,
and site-specific installations. Her work has been
exhibited at the Atlanta Contemporary, The
National Gallery of Jamaica, The Museum of Fine
Arts - St Petersburg, Florida, and the Florida State
Museum of Fine Arts. She currently maintains her
practice in Savannah, Georgia.

MUSEE DES FAMILLES

The Root Of The Matter V, 2016
Digital Collage
19" x 13"

edar - Eve

Meaford, Ontario 1970 (My mom, my uncle Faron, my cousins), 2019
Beads, porcupine quills, oil sharpie, photograph
5 77

Cedar-Eve is an Anishinabae (Ojibway) visual artist currently based in Montreal. Born and
raised in Toronto, she graduated from Concordia University in 2012 from Studio Arts,
where her focus was primarily on painting and fibre based work.Through her series of
beaded family photographs she honours family members who have passed onto the
spirit world, breaking down stereotypes while reclaiming her ancestors’ identities
(Saugeen First Nation and Wikwemikong Unceded Reserve). She writes, “My work is
meant to question the viewer about what they know about First Nations culture. The
language of art allows for communication by non-verbal means and is integral to

keeping First Nations cultures alive.”



Shama Strauss

Namesake, 2019
Mixed media on found wood
24" x 32"

Shanna Strauss is a Tanzanian-American artist living and working in Montreal. She
has exhibited in solo and group shows in Tanzania, Canada, the U.S and Senegal.
In 2018, Strauss was one of three Montreal based artists selected to show work in
Here we are Here: Black Canadian Contemporary Art exhibited at the Montreal
Museum of Fine Arts. Other recent exhibitions include Multiples at Atelier
Circulaire in Montreal, The Black Woman is God at SomArts in San Francisco, and
When She Rises at SPARC Gallery in Los Angeles. Strauss has also produced public
commissioned works in several North American cities including Montreal, San
Francisco, Tucson and Sacramento.

Céilia Bracmort

(ouralor)

Cécilia Bracmort is a French/Canadian artist and curator with an interest in
cross-disciplinarity, the mixing of genres, and experimentation. Born in Creil,
France, she has roots in the islands of Martinique and Guadeloupe, and has lived in
Montreal since 2012. Her artistic and curatorial practice draws on the notions of
identities (both individual and collective), memory, and history in order to underline
other viewpoints and give other ways to perceive the world we live in. She holds a
master’s degree in cultural mediation and communication from Paris Il Sorbonne
Nouvelle, a bachelor’s in the philosophy of art from Paris | Panthéon Sorbonne, and
a bachelor of fine arts from Bishops University. She has participated in numerous
theatre and visual arts projects both in Paris and Montreal.




Former Selves, 2019
Glazed porcelain and lustre
Variable dimensions

Sharon Norwood est une artiste multidisciplinaire canadienne dont le travail
s'exerce sur plusieurs médias, y compris la peinture et la céramique. Née en
Jamaique, elle a grandi a Toronto. Sa pratique explore des questions liées a
I'identité en utilisant la ligne pour exprimer des notions qui se rattachent a la race,
le genre et nos perceptions de la beauté. Dans son travail, la ligne courbe revét une
importance symbolique en tant que métaphore pour le corps noir et en tant que
marque décorative intime au dessin. Le parcours de l'artiste comprend des
expositions solos et la participation a des collaborations de groupe, ainsi qu’a des
installations contextuelles. Son travail a été exposé au Atlanta Contemporary, a la
Galerie nationale de la Jamaique, au Musée des beaux-arts de St Petersburg en
Floride et au Musée des beaux-arts de |'état de la Floride. Elle vit et travaille
actuellement dans I'Etat de Georgia, aux Etats-Unis.

Cedar - Eve

Cedar-Eve est une artiste visuelle
Anishinaabe  (ojibwé)  ceuvrant a
Montréal. Née et élevée a Toronto, elle
est diplémée du programme Studio Arts
de "Université Concordia (2012) ou son
travail a surtout porté sur la peinture et
le textile. Par lI'entremise de ses
photographies de famille qui
incorporent le perlage, elle rend
honneur aux membres de sa famille qui
sont passés dans le monde des esprits et
démantele les stéréotypes en se
réappropriant les identités de ses
ancétres (Premiere nation de Saugeen,  Saugeen First Nation, May 1959, (Cousins and Uncles), 2019
réserve indienne non cédée de Beads, porcupine quills, oil sharpie, photograph
Wikwemikong). Elle écrit : « Mon travail 7

vise a interroger le spectateur sur ce qu'ils/elles croient savoir quant a la culture des
Premieres Nations. L'art permet de communiquer non verbalement et je le considere
comme étant essentiel au maintien de la culture des Premiéeres Nations. »




anma Strauss

Hadithi njoo, 2016
Photo transfer, acrylic, fabric, mixed media on found wood.
24" x 30"

Shanna Strauss est une artiste d'origine tanzanienne/américaine qui vit et travaille
a Montréal. Elle a exposé en solo et en groupe en Tanzanie, au Canada, aux
Etats-Unis et au Sénégal. En 2018, Strauss fut I'une de trois artistes montréalaises a
présenter des ceuvres dans le cadre de |'exposition Nous sommes ici, d'ici : L'art
contemporain des Noirs canadiens au Musée des beaux-arts de Montréal. Parmi
ses expositions les plus récentes sont Multiples a I’Atelier Circulaire de Montréal,
The Black Woman is God a SomArts a San Francisco et When She Rises a la SPARC
Gallery a Los Angeles. Strauss a également réalisé plusieurs commandes d’ceuvres
publiques pour plusieurs villes nord-américaines, dont Montréal, San Francisco,
Tucson et Sacramento.

Ciia Bracmort
(00MMiSSaire)

Cécilia Bracmort est une artiste et commissaire francaise/canadienne ayant des
origines caribéennes (Martinique et Guadeloupe) et vivant a Montréal. Sa pratique
artistique et curatoriale se concentre sur les notions d'identité (individuelle ou
collective), de mémoire et d'histoire afin de découvrir d'autres angles de vue et
obtenir de nouvelles lectures de ces notions et du monde actuel. Elle favorise dans
son art ou dans ses projets le mélange des genres, la transdisciplinarité et
I'expérimentation. Titulaire d'un maitrise en médiation culturelle et communication
a Paris Ill Sorbonne Nouvelle, d'une licence en philosophie de l'art a Paris |
Panthéon Sorbonne et d’un B.A. en Beaux Arts a Bishop's University, elle a participé
a de nombreux projets dans le milieu du théatre et des arts visuels a Paris et a
Montréal.




Dawson College ; 4 1]
‘, Peace Centre k i lettres QuebeC EIca

uébec

The curator wishesto thank the artists, Dawson College and the Warren G. Flowers Art Gallery, namely
Rhonda Meier, Ramona/Ramlochand, Debbie Resurreccion and Diana Rice; at the’MAI Pablo Rodriguez;
Moridja Kitenge, Caroline‘'Loncol Daigheault; Nils Lovgren Boulianne, Daniela Madrid, Helena Mattin
Franco; Olivia McGilchrist, Jason McKechnie, Charmaine Nelson, Ronald/Rose-Antoinette, and Tom
Watson; my family,’and the ancestors who are surrounding and protecting us.

This project is supported by the the Ville de Montréal and by the government of Quebec as part of the
Entente sur le développement culturel de Montréal, as well as by the Canada Council for the Arts.




